
Abertura Eve Miller-Rose – 4
setembro2025
É  uma  alegria  estar  com  vocês  em  Belo  Horizonte  para  a
terceira conversação CIEN-CEREDA na América Latina sobre «As
imagens  que  dão  medo».  Este  tema  situa-se  num  campo  de
investigação mais amplo que mobilizou os participantes das
redes do Campo freudiano sobre a Infância, nos últimos dois
anos: «Sonhos e fantasmas na criança».

***

A psicanálise opera com as palavras porque «o inconsciente só

possui um corpo de palavras»1. O inconsciente implica que o
escutemos e que o leiamos com o apoio do discurso analítico.

Como vocês ouvirão nas apresentações de casos e de vinhetas,
os praticantes orientados pela psicanálise estão atentos ao
que se diz, se mostra, se decifra, ou permanece insondável.

Trata-se de colher as surpresas e de acolhê-las como sendo «o

feito do inconsciente»2. A partir deste acolhimento, o que vem
a  ser  dito  ou  a  se  mostrar  pode  então,  para  a  criança,
constituir-se como saber.

O inconsciente se abre quando a criança faz de conta. Ela
conduz o jogo, e seus significantes-mestres assim como seus
objetos  privilegiados  se  isolam.  Formações  do  inconsciente
participam disso, como que por surpresa! O analista sustenta a
operação em construção no sonho, no jogo, nas histórias. São
lugares onde a criança tenta dizer, para fisgar o impossível
de suportar, para cernir o indizível.

***

«As  imagens  que  dão  medo»  ocupam  muitas  vezes  um  lugar
privilegiado nos encontros e nas análises de crianças – e não

https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/abertura-eve-miller-rose-4-setembro2025/
https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/abertura-eve-miller-rose-4-setembro2025/


apenas de crianças -, que tentam compartilhá-las, através do
desenho  ou  da  narrativa  imagética.  Perguntemo-nos  então:
quando as imagens que dão medo surgem para o sujeito? Pode
acontecer que «o imaginário do sonho ofereça […] uma figuração

patética que se paga com a angústia»3.

Quando o ser falante é confrontado com «a inadequação das

palavras às coisas»4 precisamente, «a tentativa é imaginar o

real»5. Esta é a leitura que Jacques-Alain Miller nos dá do
último ensino de Lacan, e ele especifica: «Imaginar o real
passa por essa estranha materialização que constituem essas
figuras, que são figuras de objetos».

Perguntemo-nos também sobre o horror. Qual figura ele toma
para cada um?

J.-A. Miller, leitor de Lacan, nos convida a não nos deixar
fascinar pelo horror. Na fenomenologia da angústia, o horror
pode  aparecer  como  um  esplendor  fascinante,  deslumbrante,
ofuscante. O horror designa um abismo patético. Consideremos,
em  vez  disso,  o  momento  de  angústia  como  logicamente

necessário  e  até  produtivo6.

O  monstro  seria  um  objeto  fóbico  ou  um  aparelhamento
imaginário que permite ao real da angústia, que a criança não
pode nomear, de não se manifestar?

O monstro é portador de objetos pulsionais ferozes. Passar
pela  descrição  e  pelo  desenho  permite  que  o  monstro  se
desinfle;  o  uso  dos  significantes  e  do  traço  permite  uma
localização.

«Na teoria analítica, nota J.-A. Miller, Freud situa […] o

horror como uma defesa do sujeito»7. É uma defesa da qual ele
sofre. Mas de que o sujeito se defende? «Será que o sujeito se
defende de uma verdade? de um saber?» Talvez «dos impasses do
saber, e precisamente do real como impasse do saber?»



Fiquemos, portanto, atentos em cada caso: a imagem que dá medo
será que ela surge no lugar mesmo do que faz impasse para o
sujeito?  Esta  localização  do  sofrimento  seria  também  uma
localização  do  gozo?  Será  que  a  criança  procura  domar  o
monstro ou se servir dele para se assustar?

A primeira sequência abrirá estas perguntas: o horror, seus
usos e suas funções.

***

A segunda sequência será dedicada ao pesadelo, e ao que ele
fisga.

Em  nossa  prática,  nós  nos  interessamos  pelos  sonhos  das
crianças. Nos relatos dos sonhos das crianças, localizamos o
ponto de inflexão que coincide com o momento de angústia.

Com Freud, há o que faz sentido. Com Lacan, há também o que

faz furo8. Quando a criança é cruamente confrontada com o real,
sem interposição de palavras, «todas as palavras estacam e […]

o objeto de angústia9» surge.

Trata-se de seguir o fio do que Lacan chama de umbigo do
sonho. O umbigo do sonho indica a parte de gozo indizível que
é inerente ao sonho e que ganha seu valor máximo no pesadelo
que ele, por sua vez, desperta.

Há também casos em que o sonho continua, e tudo é engolido,
tal como uma figura da morte onde tudo se acaba.

Lacan indica-nos que, no sonho princeps de Freud intitulado
sonho da injeção de Irma, há a «aparecimento angustiante de
uma imagem que resume o que podemos chamar de revelação do
real naquilo ele tem de menos penetrável, do real sem nenhuma

mediação possível10». Ele reconhece no umbigo do sonho, um
furo, um impossível de dizer. Aquilo de que se trata «só pode

ser formulado de uma maneira deslocada, nunca no bom lugar11».



Não  há  palavra  final.  Nenhuma  última  palavra.  Nada  que
constitua uma resposta ao que quer que seja sobre o sentido do
sonho. No sonho de Freud, surge uma fórmula química, a da
trimetilamina, hermética, que não quer dizer nada.

Às  vezes  surge  uma  imagem  que  dá  medo  e  que  condensa  o
irrepresentável,  conforme  ao  modo  pelo  qual  uma  fórmula
química condensa o indizível. Nisso, esta imagem que dá medo
poderia ser também um recurso, uma construção da criança,
confrontada com o real como impasse do saber?

Agora damos lugar para a conversação clínica.

 

Tradução : Maria Antunes
Revisão : Cristina Drummond

1 Lacan J., “Considerações sobre a histeria”, Opção Lacaniana,
n.50. São Paulo: Eólia, 2007, p. 17.

2 Lacan J., “Televisão”, Outros Escritos, Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 2003, p. 517.

3 Miller J.-A., El ultimísimo Lacan, Buenos Aires: Paidós,
2012.

4 Lacan J, Le Séminaire, livre XXV, “Le moment de conclure”,
leçon du 17 novembre 1977.

5 Miller J.-A., El ultimísimo Lacan, Buenos Aires: Paidós,
2012, p. 193.

6 Cf. Miller J.-A., “Introdução à leitura do Seminário 10 da
Angústia de Jacques Lacan”. Opção Lacaniana, n. 43. São Paulo:
Eólia, 2005, p. 54.

7  Miller  J.-A.,  «  Vers  un  signifiant  nouveau  »,  Comment
finissent les analyses, Paris, Navarin, 2022.



8 Cf. Miller J.-A., « Préface », in Bonnaud H., L’Inconscient
de l’enfant, Paris, Navarin/Le Champ freudien, 2013, p. 9.

9 Lacan J., O Seminário, livro II, O eu na teoria de Freud e
na  técnica  da  psicanálise,  texto  estabelecido  por  J.-A.
Miller, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2010, p. 209.

10 Ibid.

11 Lacan J., “O umbigo do sonho é um furo. Resposta a uma
pergunta de Marcel Ritter”, Opção Lacaniana, n. 82, São Paulo:
Eólia, abril 2020, p. 18-19.


