
As crianças e seus objetos
Escrito por Daniel Roy

Tomado ao pé da letra, o tema “As crianças e seus objetos”
destaca a dimensão do múltiplo – um convite a não fazer uma
essência da “criança”.

Aqui há duas multiplicidades – de um lado “as crianças”, do
outro “os objetos” – que estão ligadas por este determinante
possessivo “seus”. As crianças estão aí, de alguma forma,
determinadas pelos objetos que elas tornam seus. Quanto aos
objetos, somente as crianças poderão nos ensinar o que eles
são e quais são os usos que fazem deles e para quais funções.
E o vínculo deles, trata-se de uma relação de posse? Temos a
oportunidade de interrogar essa relação com base no que as
crianças nos contam sobre ela.

Esses dois conjuntos, “crianças” e “objetos”, devem, portanto,
ser entendidos como semblantes, tal como Lacan os define, como
significantes que são regulados uns em relação aos outros. É
por isso que, nos servindo dos termos destacados por Jacques-
Alain  Miller,  nos  beneficiaremos  ao  considerar  crianças  e
objetos como parceiros no jogo da vida.

Os “pequenos objetos [menus objets]”[1]

A expressão “menus objets” (pequenos objetos) surge diversas
vezes no ensino de Lacan, expressão bem formada para enfatizar
que  as  crianças  colocam  os  objetos  em  seus  menus  e  para
sugerir  que,  ocasionalmente,  certos  objetos  consomem,
inclusive as crianças são consumidas. Esta é a abordagem dos
objetos escolhida para esta apresentação.

De  fato,  no  encontro  –  em  uma  cura  analítica,  em  uma
psicoterapia, nas instituições, na creche, no hospital, na
escola – as crianças se apresentam com seus menus objetos ou
pegam  os  menus  objetos  que  lhes  são  disponibilizados,  ou

https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/as-criancas-e-seus-objetos/


precisamente aqueles que não estão à sua disposição!

A partir do tratamento, diríamos que as crianças se analisam
com  seus  objetos.  É  de  fato  nesse  enquadre  que  elas  nos
ensinam de que matéria eles são feitos, e esse saber será
muito útil em outras instituições, bem como na vida cotidiana.
Porque a presença desses objetos não é, em nenhum caso, uma
questão de técnica analítica aplicada às crianças: trata-se de
acolher os objetos parceiros da criança. Claro que eles nem
sempre aparecem; então, temos que procurá-los: eles estão em
algum lugar, na sala de espera, em casa, na rua ou nos novos
espaços criados pela ciência, objetos fisicamente separados da
criança, mas intimamente ligados a ela.

Objetos tradicionais da demanda ou novos objetos produtos da
tecnologia, nós os reconhecemos facilmente no cotidiano das
crianças:  na  família,  são  estes  os  objetos  dos  quais,  em
certas ocasiões, elas estarão privadas, sob a forma de ameaça
ou na realidade; na escola, no ensino fundamental, no ensino
médio,  são  aqueles  que  serão  confiscados.  Aqui  estão  os
objetos preciosos da criança sequestrados em má companhia,
aquela do “castigo”, que agora ostentarão a marca da infâmia.

 “O viés das coisas”[2]

Isto nos encoraja, em nossa prática, a escolher o “viés das
coisas” [1], como Francis Ponge destaca em sua coletânea de
poemas  epônima,  ou  seja,  a  considerar  os  objetos  em  sua
materialidade e no seu “motérialisme” [2]. O poeta faz escutar
dois  modos  da  existência  das  “coisas”:  objetos  do  mundo
sensível  e  ressonâncias  da  língua.  O  viés  do  poeta  pelas
coisas é da mesma ordem que o viés das crianças pelos objetos
que veem ao seu encontro.

Neste movimento onde acolhemos as crianças com seus objetos,
descobrimos que há, realmente, um viés dos próprios objetos,
que eles são parte disso e que desempenham seu papel. E isto
de duas maneiras: pelo golpe que recebem de sua escolha por



esta criança – na pura contingência do instantâneo do momento
em que isso acontece – e, também, pela marca que recebem de
sua inscrição como significantes na atualidade do discurso.
Este segundo tempo, de subjetivação, responde à temporalidade
do a posteriori, na tomada de posição do sujeito em relação ao
tempo precedente. Na falta deste tempo 2, o objeto persevera
em seu ser de gozo sem o recurso de seu ser de semblante,
contaminando até mesmo seu ser de semblante que lhe retorna
alucinado e persecutório – iremos nos referir ao caso Robert,
a criança lobo [3].

É, de fato, como semblantes que os objetos são manipuláveis –
trocáveis,  roubados,  emprestados  ou  dados,  perdidos  ou
encontrados.  Eles  possuem  muitas  outras  qualidades  não
psicológicas que os tornam mais disponíveis do que as pessoas
que rodeiam a criança, mais confiáveis e mais estáveis do que
os seres falantes. Os objetos suportam muito mais coisas, eles
podem ser destruídos sem qualquer medida de retaliação da
parte deles.

Os  objetos  também  fornecem  indicações  precisas  sobre  as
“teorias do Outro” elaboradas pelo sujeito.

As crianças têm uma relação de saber-fazer com os objetos, o
que proporciona uma certa satisfação. Se a construção de Lego
desaba,  só  resta  chorar  ou  explodir  tudo!  É  esperado  dos
objetos, de fato, uma forma especial de garantia, uma garantia
gratuita, sem contrato ou credo prévio. A única promessa – mas
que promessa! – é que isso aguente firme, na medida em que a
própria criança colocou ali algo de seu.

Os objetos inanimados, sem dúvida, têm uma alma, e até mesmo
pequenos amontoados de almas, como os psicanalistas aprenderam
com as crianças.

Freud  e  os  primeiros  psicanalistas  descobriram  os  menus
objetos das crianças

 Freud



Isso cai bem, o primeiro objeto que cai sob a pena de Freud é
um objeto novo, exatamente descoberto por um pediatra, um
objeto  de  satisfação  capaz  de  substituir  o  prazer  da
amamentação, um objeto que a criança coloca no seu menu! Este
objeto é chamado de “o sugador” (das Ludeln), um objeto criado
pela criança a serviço dessa satisfação obtida como derivação
da  amamentação.  A  língua,  o  polegar,  a  chupeta,  não  são
substitutos  do  seio,  são  objetos  a  serviço  da  satisfação
substitutiva: a primeira descoberta de Freud a respeito dos
objetos  da  criança,  descoberta  fundadora  da  sexualidade
infantil. Observemos que esta não é uma substituição que tem
como resultado uma soma zero. No começo há uma perda – “a
busca  de  um  prazer  –  já  vivido…”  –,  depois  um  modo  de
recuperação da perda que não a anula – “… e agora lembrado”
[4].

Uma segunda descoberta de Freud – que esteve em destaque na
preparação da 8ª Jornada do Instituto Psicanalítico da Criança
– é o famoso jogo de carretel de seu neto [5]. Recordemos aqui
que este objeto assume um valor particular para a criança, por
um lado, pela sua inscrição na dimensão da repetição para além
do princípio do prazer e, por outro lado, pelo seu poder de
fazer surgir um novo espaço através da voz da criança (Fort-
Da) e através do seu olhar (fazer desaparecer e aparecer).
Este é o sentido do comentário de Lacan: “É com seu objeto que
a criança salta as fronteiras de seu domínio transformado em
poço e que começa a encantação.” [6] O jogo do carretel aqui
funciona para se distanciar parcialmente da demanda ao Outro e
do Outro, bem como para dar um lugar ao seu desejo através dos
objetos pulsionais.

Uma terceira descoberta diz respeito ao objeto como fetiche,
que  faz  mancha  no  sentido  de  que  é  um  objeto  qualquer,
retirado do corpo do outro ou do próprio corpo, suscetível de
estar contaminado pela satisfação, seguindo estranhas vias de
condução,  sublinhadas  por  Freud,  aquelas  de  ressonâncias
linguísticas [7].



 Melanie Klein

Para Melanie Klein, dois princípios regem a vida psíquica das
crianças em sua relação com os objetos: a inveja – só há
objeto incorporado – e a destruição – todo objeto é suscetível
de ser destruído. É muito interessante reler o comentário de
Lacan sobre a apresentação do caso Dick por Melanie Klein, em
seu Seminário 1, Os escritos técnicos de Freud. Na verdade,
ele indica ali que é o processo de destruição aplicado aos
objetos que vai abrir para a criança o mundo humano, pela via
do “interesse pelos objetos enquanto distintos” [8]. Esta é
uma  observação  fundamental  na  medida  em  que  podemos  nos
referir às descobertas de Freud: substituição, condensação,
repetição, contaminação pela língua são as vias de condução do
gozo que se abrem à descoberta de “um mundo infinito quanto
aos objetos” [9]. Mas não sem o assentimento do sujeito, uma
Bejahung.

 Winnicott

É  impossível  não  nos  determos  com  Lacan  na  descoberta  de
Winnicott do que ele chamou “o objeto transicional”, do qual
ele diz que “o importante não é tanto seu valor simbólico, mas
sua realidade (actuality)” [10]. A característica essencial
desse objeto é que ele é acordado que não será perguntado à
criança se ela o criou ou o encontrou. Lacan comenta: “Todos
os objetos dos jogos da criança são objetos transicionais. Os
brinquedos, falando propriamente, a criança não precisa que
lhe sejam dados, já que os cria a partir de tudo o que lhe cai
nas mãos. São objetos transicionais. A propósito destes, não é
preciso perguntar se são mais subjetivos ou mais objetivos –
eles são de outra natureza.” [11]. Lacan vai se interessar por
esse novo espaço que os objetos transicionais criam, um espaço
cuja verdadeira força motriz é “a falta do objeto”.

O objeto transicional deu, em um momento particular de nossa
cultura, o modelo de objetos domesticados e a imagem de um
gozo  apaziguado,  todos  os  objetos  considerados  como



possivelmente  reparadores.

Na clínica, um outro objeto veio contrariar essa tendência: é
o objeto autístico, objeto tirânico, que parece devorar a
criança,  expulsá-la  do  mundo  humano,  vociferar  com  ela  e
vigiá-la permanentemente.

 Com Lacan, descoberta de um novo objeto

Desde a sua invenção por Lacan, o objeto a recolhe e condensa
as qualidades e valores dos objetos, tais como isolados por
Freud e seus alunos. Vamos seguir aqui o fio condutor dos
“menus objetos”.

Em 1958, em “A direção do tratamento e os princípios de seu
poder”,  a  respeito  da  instauração  da  transferência,  Lacan
indica:  “todos  sabem,  e  os  psicanalistas  de  crianças  em
primeiro lugar, que é preciso um bocado de pequenos [menu]
objetos para manter uma relação com a criança” [12]. A função
deles é a de abertura da dimensão da demanda. A materialidade
dos menus objetos é colocada a serviço do valor significante
deles. Mas, para a criança que entra na fala, é sob a forma de
um  nome  próprio  que  ela  acolhe  cada  novo  objeto  em  sua
lalangue, sem maior consideração pela pronúncia correta ou
atribuição  comum.  Como  Lacan  enfatizou  anos  depois:  a
materialidade dos objetos não pode ser concebida, a partir da
experiência analítica, sem seu moterialismo.

Em 1967, em O ato psicanalítico, Lacan enfatiza “as funções
desse pequeno [menu] objeto cujo estatuto Winnicott articula
para nós” [13], pois escava o lugar que aguarda o sujeito, não
o da nostalgia ou da inveja de um gozo perdido para sempre,
mas o lugar que sempre permaneceu intacto e atual do Lust Ich
(“a  mim  a  regra  do  meu  prazer”):  neste  Lust  Ich  que  é
verdadeiramente um brincalhão sagrado, o sujeito terá que se
reconhecer! É o objeto da angústia que mostra aí o caminho a
seguir: “já temos para nos guiar o objeto a” [14].

Poucos anos depois, em maio de 1970, durante seu seminário O



avesso  da  psicanálise,  Lacan  usa  essa  expressão  “menus
objetos” para designar a presença de novos objetos, que vêm
criar  e  ocupar  um  espaço  até  então  desconhecido,  porque
inexistente, “a aletosfera”: “E quanto aos pequenos [menus]
objetos a que vão encontrar ao sair, no pavimento de todas as
esquinas, atrás de todas as vitrines, na proliferação desses
objetos feitos para causar o desejo de vocês, na medida em que
agora é a ciência que o governa, pensem neles como latusas.”
[15]

A  criação  por  Lacan  desses  dois  neologismos  –  formados  a
partir do grego alèthéia, a verdade – nos permite nomear esses
novos  objetos  massivamente  investidos  pelas  crianças  do
século, e de localizá-los num espaço onde são avaliados pelo
padrão de uma verdade puramente formal – isso funciona ou isso
não  funciona  –,  o  que  lhes  confere  uma  consistência
substancial, uma “autoridade”, especialmente poderosa. O que
Lacan designa pelo termo mais-de-gozar, termo paradoxal para
nomear esse dejeto, esse rejeito, esse resto, esse caroço da
captura num discurso, é justamente isso que opera realmente em
nossos gadgets, nossos objetos conectados, na medida em que
eles estão conectados a esse resto de gozo.

A seguir

Escondidos como estavam pelos bichinhos de pelúcia e naninhas,
vemos, no a posteriori dos avanços de Lacan, se desenhar os
objetos das crianças tal que neles mesmos o discurso os molda
para estarem ao alcance das crianças. Nessa báscula, nós os
vemos emergir em sua realidade efetiva, como objeto a em sua
Wirklichkeit de gozo e de semblante. Suas funções ficam assim
esclarecidas:

O objeto a separador: a serviço da demanda, os objetos
colocam as crianças em contato com o lugar do Outro,
espaço simbólico onde o sujeito encontra seu lugar como
falta. Objetos não mais reparadores, eles podem então
atuar como objetos separadores para se destacarem da



dependência da demanda do Outro e ao Outro.
O objeto a como agalma e como peça solta do corpo,
objeto  parcial:  ele  funciona  ali  como  um  objeto
condensador para o gozo despojado do corpo [16]; a este
respeito os objetos dão consistência ao espaço do Outro
como  corpo,  onde  encontram  lugar  como  “dejetos
exóticos”. Mas agora tornados objetos “fora do corpo”,
eles oferecem uma nova perspectiva sobre o objeto, o de
uma  falta  incluída  em  cada  objeto  de  interesse,  de
gosto, de valor, a saber o que não se pode dizer e que,
neste lugar, causa a angústia [17].
O objeto a “núcleo elaborável do gozo [18]”: os objetos
também dão existência e autoridade ao objeto gozo [19],
que abre um acesso direto ao Lust Ich, ao mais-de-gozar,
abalando a defesa dos semblantes do Outro da linguagem e
do  Outro  do  corpo,  elaborados  diante  do  real.  As
crianças de hoje são as exploradoras deste novo espaço,
destas novas redes, às vezes por sua conta e risco. Ao
fazê-lo, elas nos ensinam que a relação com seus objetos
é fundamentalmente sintomática, sujeita às leis formais
ligadas ao encontro contingente do gozo com a língua:
substituição e condensação, contaminação e destruição.
Da consideração dessas leis e da posição do sujeito em
relação  a  elas,  depende  nossa  ação  diante  de  cada
criança que encontramos com os seus objetos-parceiros.

 

Tradução: Alessandra Thomaz Rocha
Revisão: Cristina Drummond

 

[1]. Cf. PONGE, F. Le Parti pris des choses. Paris: Folio
Gallimard, 1967.

[2]. LACAN. J. Conferência em Genebra sobre o sintoma. Texto
estabelecido  por  J.-A.  Miller.  Opção  Lacaniana,  Revista



Brasileira Internacional de Psicanálise, São Paulo, n. 23, p.
10, dez. 1998.

[3]. Cf. LACAN, J. O seminário, livro 1: Os escritos técnicos
de  Freud.  (1953-1954)  Texto  estabelecido  por  Jacques-Alain
Miller. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. p. 122-143.

[4]. Cf. FREUD, S. Três ensaios sobre a teoria da sexualidade.
(1905) Três ensaios sobre a teoria da sexualidade, análise
fragmentária e uma histeria (“O caso Dora”) e outros textos.
São  Paulo:  Companhia  das  Letras,  2016.  p.  85.  (Obras
completas,  6)

[5]. Cf. FREUD, S. Além do princípio de prazer. (1920) Belo
Horizonte: Autêntica Editora, 2020. p. 69-85.

[6]. LACAN, J. O seminário, livro 11: Os quatro conceitos
fundamentais da psicanálise. Texto estabelecido por Jacques-
Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. p. 66.

[7].  Cf.  FREUD,  S.  Fetichismo.  (1927)  Neurose,  psicose,
perversão.  Belo  Horizonte:  Autêntica  Editora,  2016.  p.
315-325. (Obras incompletas de Sigmund Freud, 5)

[8]. LACAN, J. O seminário, livro 1: Os escritos técnicos de
Freud.  (1953-1954)  Texto  estabelecido  por  Jacques-Alain
Miller. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. p. 95.

[9]. Ibid.

[10].  WINNICOTT,  D.  W.  Objetos  transicionais  e  fenômenos
transicionais.  (1971)  In:  WINNICOTT,  D.  W.  O  brincar  e  a
realidade. Rio de Janeiro: Imago, 1975. p. 19.

[11]. LACAN, J. O seminário, livro 4: A relação de objeto.
Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Ed., 1995. p. 34.

[12]. LACAN, J. A direção do tratamento e os princípios do seu
poder. In: Lacan, J. Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Ed., 1998. p. 623.

[13]. LACAN, J. O seminário, livro 15: O ato psicanalítico.
Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro:



Zahar, 2025. p. 75.

[14]. Ibid., p. 131.

[15].  LACAN,  J.  O  seminário,  livro  17:  O  avesso  da
psicanálise. Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio
de Janeiro: Zahar, 1992, p. 153.

[16]. Cf. LACAN, J. Alocução sobre as psicoses da criança. In:
LACAN, J. Outros escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.,
2003. p. 366.

[17]. Cf. MILLER, J.-A. Introdução à leitura do Seminário da
Angústia de Jacques Lacan. Opção Lacaniana, Revista Brasileira
Internacional de Psicanálise, São Paulo, n. 43, p. 7-81, maio
2005.

[18]. LACAN, J. A terceira. In: LACAN, J.; MiLLER, J.-A. _A
terceira  e  Teoria  de  lalingua.  Rio  de  Janeiro:  Jorge
Zahar  Ed.,  2022,  p.  35.

[19]. Cf. MILLER, J.-A. L’objet jouissance. La Cause du désir,
Paris, n. 94, nov. 2016.

[1] N. T.: O termo menus em francês pode significar algo miúdo,
que tem pouca importância, pouco volume ou pouca espessura.
Algo pequeno. Mas designa também uma lista ou cardápio. Lacan
denomina  com  essa  expressão  objetos  ordinários,  pequenos
objetos de consumo corrente que suscitam o gozo e o desejo e
podem ser associados ao objeto a.
[2] N.T.: Parti-pris é uma opção decidida, um ponto de vista, um
viés escolhido.


