As criancas e seus objetos

Escrito por Daniel Roy

Tomado ao pé da letra, o tema “As criancas e seus objetos”
destaca a dimensao do miltiplo — um convite a nao fazer uma
esséncia da “crianca”.

Aqui ha duas multiplicidades — de um lado “as criancas”, do
outro “os objetos” — que estao ligadas por este determinante
possessivo “seus”. As criancas estao ai, de alguma forma,
determinadas pelos objetos que elas tornam seus. Quanto aos
objetos, somente as criancas poderao nos ensinar o que eles
sao e quais sao os usos que fazem deles e para quais funcoées.
E o vinculo deles, trata-se de uma relacao de posse? Temos a
oportunidade de interrogar essa relacao com base no que as
criancas nos contam sobre ela.

Esses dois conjuntos, “criancas” e “objetos”, devem, portanto,
ser entendidos como semblantes, tal como Lacan os define, como
significantes que sdo regulados uns em relacdo aos outros. E
por isso que, nos servindo dos termos destacados por Jacques-
Alain Miller, nos beneficiaremos ao considerar criancas e
objetos como parceiros no jogo da vida.

0s “pequenos objetos [menus objets]”'™

A expressao “menus objets” (pequenos objetos) surge diversas
vezes no ensino de Lacan, expressao bem formada para enfatizar
que as criancas colocam os objetos em seus menus e para
sugerir que, ocasionalmente, certos objetos consomenm,
inclusive as criancas sao consumidas. Esta é a abordagem dos
objetos escolhida para esta apresentacao.

De fato, no encontro — em uma cura analitica, em uma
psicoterapia, nas instituicdes, na creche, no hospital, na
escola — as criancas se apresentam com seus menus objetos ou
pegam 0Ss menus objetos que lhes sao disponibilizados, ou


https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/as-criancas-e-seus-objetos/

precisamente aqueles que nao estao a sua disposicao!

A partir do tratamento, diriamos que as criancas se analisam
com seus objetos. E de fato nesse enquadre que elas nos
ensinam de que matéria eles sao feitos, e esse saber sera
muito Util em outras instituicdes, bem como na vida cotidiana.
Porque a presenca desses objetos nao é, em nenhum caso, uma
questao de técnica analitica aplicada as criancas: trata-se de
acolher os objetos parceiros da crianca. Claro que eles nem
sempre aparecem; entao, temos que procura-los: eles estao em
algum lugar, na sala de espera, em casa, ha rua ou nosS Novos
espacos criados pela ciéncia, objetos fisicamente separados da
crianca, mas intimamente ligados a ela.

Objetos tradicionais da demanda ou novos objetos produtos da
tecnologia, nds os reconhecemos facilmente no cotidiano das
criancas: na familia, sadao estes os objetos dos quais, em
certas ocasides, elas estarao privadas, sob a forma de ameaca
ou na realidade; na escola, no ensino fundamental, no ensino
médio, sadao aqueles que serao confiscados. Aqui estdo os
objetos preciosos da crianca sequestrados em ma companhia,
aquela do “castigo”, que agora ostentardao a marca da infamia.
“0 viés das coisas”'

Isto nos encoraja, em nossa pratica, a escolher o “viés das
coisas” [1], como Francis Ponge destaca em sua coletanea de
poemas epbnima, ou seja, a considerar os objetos em sua
materialidade e no seu “motérialisme” [2]. 0 poeta faz escutar
dois modos da existéncia das “coisas”: objetos do mundo
sensivel e ressonancias da lingua. 0 viés do poeta pelas
coisas é da mesma ordem que o viés das criancas pelos objetos
que veem ao seu encontro.

Neste movimento onde acolhemos as criancas com seus objetos,
descobrimos que ha, realmente, um viés dos préprios objetos,
que eles sao parte disso e que desempenham seu papel. E isto
de duas maneiras: pelo golpe que recebem de sua escolha por



esta crianca — na pura contingéncia do instantaneo do momento
em que isso acontece — e, também, pela marca que recebem de
sua inscricao como significantes na atualidade do discurso.
Este segundo tempo, de subjetivacao, responde a temporalidade
do a posteriori, na tomada de posicao do sujeito em relacao ao
tempo precedente. Na falta deste tempo 2, o objeto persevera
em seu ser de gozo sem 0 recurso de seu ser de semblante,
contaminando até mesmo seu ser de semblante que lhe retorna
alucinado e persecutdério — iremos nos referir ao caso Robert,
a crianca lobo [3].

E, de fato, como semblantes que os objetos sdo manipuldveis —
trocaveis, roubados, emprestados ou dados, perdidos ou
encontrados. Eles possuem muitas outras qualidades nao
psicoldgicas que os tornam mais disponiveis do que as pessoas
que rodeiam a crianca, mais confidveis e mais estaveis do que
os seres falantes. 0s objetos suportam muito mais coisas, eles
podem ser destruidos sem qualquer medida de retaliacao da
parte deles.

Os objetos também fornecem indicacles precisas sobre as
“teorias do Outro” elaboradas pelo sujeito.

As criancas tém uma relacao de saber-fazer com os objetos, o
que proporciona uma certa satisfacao. Se a construcao de Lego
desaba, s6 resta chorar ou explodir tudo! E esperado dos
objetos, de fato, uma forma especial de garantia, uma garantia
gratuita, sem contrato ou credo prévio. A Unica promessa — mas
que promessa! — é que isso aguente firme, na medida em que a
propria crianca colocou ali algo de seu.

Os objetos inanimados, sem duvida, tém uma alma, e até mesmo
pequenos amontoados de almas, como os psicanalistas aprenderam
com as criancas.

Freud e os primeiros psicanalistas descobriram os menus
objetos das criancas

Freud



Isso cai bem, o primeiro objeto que cai sob a pena de Freud é
um objeto novo, exatamente descoberto por um pediatra, um
objeto de satisfacao capaz de substituir o prazer da
amamentacao, um objeto que a crianca coloca no seu menu! Este
objeto é chamado de “o sugador” (das Ludeln), um objeto criado
pela crianca a servico dessa satisfacao obtida como derivacao
da amamentacao. A lingua, o polegar, a chupeta, nao sao
substitutos do seio, sao objetos a servico da satisfacao
substitutiva: & primeira descoberta de Freud a respeito dos
objetos da crianca, descoberta fundadora da sexualidade
infantil. Observemos que esta nao é uma substituicdo que tem
como resultado uma soma zero. No comeco hd uma perda — “a
busca de um prazer — ja vivido..” —, depois um modo de
recuperacao da perda que nao a anula — “.. e agora lembrado”
[4].

Uma segunda descoberta de Freud — que esteve em destaque na
preparacao da 82 Jornada do Instituto Psicanalitico da Crianca
— é o famoso jogo de carretel de seu neto [5]. Recordemos aqui
gque este objeto assume um valor particular para a crianca, por
um lado, pela sua inscricao na dimensao da repeticao para além
do principio do prazer e, por outro lado, pelo seu poder de
fazer surgir um novo espaco através da voz da crianca (Fort-
Da) e através do seu olhar (fazer desaparecer e aparecer).
Este é o sentido do comentdrio de Lacan: “E com seu objeto que
a crianca salta as fronteiras de seu dominio transformado em
poco e que comeca a encantacao.” [6] O jogo do carretel aqui
funciona para se distanciar parcialmente da demanda ao Outro e
do Outro, bem como para dar um lugar ao seu desejo através dos
objetos pulsionais.

Uma terceira descoberta diz respeito ao objeto como fetiche,
que faz mancha no sentido de que é um objeto qualquer,
retirado do corpo do outro ou do préprio corpo, suscetivel de
estar contaminado pela satisfacao, seguindo estranhas vias de
conducdao, sublinhadas por Freud, aquelas de ressonancias
linguisticas [7].



Melanie Klein

Para Melanie Klein, dois principios regem a vida psiquica das
criancas em sua relacao com os objetos: a inveja — s6 ha
objeto incorporado — e a destruicao — todo objeto é suscetivel
de ser destruido. E muito interessante reler o comentdrio de
Lacan sobre a apresentacao do caso Dick por Melanie Klein, em
seu Seminario 1, Os escritos técnicos de Freud. Na verdade,
ele indica ali que é o processo de destruicao aplicado aos
objetos que vai abrir para a crianca o mundo humano, pela via
do “interesse pelos objetos enquanto distintos” [8]. Esta é
uma observacao fundamental na medida em que podemos nos
referir as descobertas de Freud: substituicado, condensacao,
repeticao, contaminacao pela lingua sdo as vias de conducao do
gozo que se abrem a descoberta de “um mundo infinito quanto
aos objetos” [9]. Mas nao sem o assentimento do sujeito, uma
Bejahung.

Winnicott

E impossivel ndo nos determos com Lacan na descoberta de
Winnicott do que ele chamou “o objeto transicional”, do qual
ele diz que “o importante ndo é tanto seu valor simbélico, mas
sua realidade (actuality)” [10]. A caracteristica essencial
desse objeto é que ele é acordado que nao sera perguntado a
crianca se ela o criou ou o encontrou. Lacan comenta: “Todos
0s objetos dos jogos da crianca sao objetos transicionais. Os
brinquedos, falando propriamente, a crianca nao precisa que
lhe sejam dados, ja que os cria a partir de tudo o que lhe cai
nas maos. Sao objetos transicionais. A propdsito destes, nao é
preciso perguntar se sao mais subjetivos ou mais objetivos —
eles sao de outra natureza.” [11]. Lacan vai se interessar por
esse novo espaco que os objetos transicionais criam, um espaco
cuja verdadeira forca motriz é “a falta do objeto”.

0O objeto transicional deu, em um momento particular de nossa
cultura, o modelo de objetos domesticados e a imagem de um
gozo apaziguado, todos os objetos considerados como



possivelmente reparadores.

Na clinica, um outro objeto veio contrariar essa tendéncia: é
o objeto autistico, objeto tiranico, que parece devorar a
crianca, expulsa-la do mundo humano, vociferar com ela e
vigia-la permanentemente.

Com Lacan, descoberta de um novo objeto

Desde a sua invencao por Lacan, o objeto a recolhe e condensa
as qualidades e valores dos objetos, tais como isolados por
Freud e seus alunos. Vamos segquir aqui o fio condutor dos
“menus objetos”.

Em 1958, em “A direcao do tratamento e os principios de seu
poder”, a respeito da instaurac¢ao da transferéncia, Lacan
indica: “todos sabem, e o0s psicanalistas de criancas em
primeiro lugar, que é preciso um bocado de pequenos [menu]
objetos para manter uma relacao com a crianca” [12]. A funcao
deles é a de abertura da dimensao da demanda. A materialidade
dos menus objetos é colocada a servico do valor significante
deles. Mas, para a crianca que entra na fala, é sob a forma de
um nome préprio que ela acolhe cada novo objeto em sua
lalangue, sem maior consideracao pela pronincia correta ou
atribuicao comum. Como Lacan enfatizou anos depois: a
materialidade dos objetos nao pode ser concebida, a partir da
experiéncia analitica, sem seu moterialismo.

Em 1967, em 0 ato psicanalitico, Lacan enfatiza “as funcgdes
desse pequeno [menu] objeto cujo estatuto Winnicott articula
para nés” [13], pois escava o lugar que aguarda o sujeito, nao
o da nostalgia ou da inveja de um gozo perdido para sempre,
mas o lugar que sempre permaneceu intacto e atual do Lust Ich
(“a mim a regra do meu prazer”): neste Lust Ich que é
verdadeiramente um brincalhao sagrado, o sujeito tera que se
reconhecer! E o objeto da anglGstia que mostra ai o caminho a
sequir: “ja temos para nos guiar o objeto a” [14].

Poucos anos depois, em maio de 1970, durante seu seminario 0



avesso da psicanalise, Lacan usa essa expressao “menus
objetos” para designar a presenca de novos objetos, que vém
criar e ocupar um espaco até entao desconhecido, porque
inexistente, “a aletosfera”: “E quanto aos pequenos [menus]
objetos a que vao encontrar ao sair, no pavimento de todas as
esquinas, atrds de todas as vitrines, na proliferacao desses
objetos feitos para causar o desejo de vocés, na medida em que
agora é a ciéncia que o governa, pensem neles como latusas.”
[15]

A criacao por Lacan desses dois neologismos — formados a
partir do grego aléthéia, a verdade — nos permite nomear esses
novos objetos massivamente investidos pelas criancas do
século, e de localiza-los num espaco onde sao avaliados pelo
padrao de uma verdade puramente formal — isso funciona ou isso
nao funciona —, o que lhes confere uma consisténcia
substancial, uma “autoridade”, especialmente poderosa. 0 que
Lacan designa pelo termo mais-de-gozar, termo paradoxal para
nomear esse dejeto, esse rejeito, esse resto, esse caroco da
captura num discurso, é justamente isso que opera realmente em
nossos gadgets, nossos objetos conectados, na medida em que
eles estao conectados a esse resto de gozo.

A seguir

Escondidos como estavam pelos bichinhos de pelicia e naninhas,
vemos, no a posteriori dos avancos de Lacan, se desenhar os
objetos das criancas tal que neles mesmos o discurso os molda
para estarem ao alcance das criancas. Nessa bascula, nés os
vemos emergir em sua realidade efetiva, como objeto a em sua
Wirklichkeit de gozo e de semblante. Suas funcdes ficam assim
esclarecidas:

=0 objeto a separador: a servico da demanda, os objetos
colocam as criancgas em contato com o lugar do Outro,
espaco simbdélico onde o sujeito encontra seu lugar como
falta. Objetos nao mais reparadores, eles podem entao
atuar como objetos separadores para se destacarem da



dependéncia da demanda do Outro e ao Outro.

0 objeto a como agalma e como peca solta do corpo,

objeto parcial: ele funciona ali como um objeto
condensador para o gozo despojado do corpo [16]; a este
respeito os objetos dao consisténcia ao espaco do Outro
como corpo, onde encontram Llugar como “dejetos
exoticos”. Mas agora tornados objetos “fora do corpo”,
eles oferecem uma nova perspectiva sobre o objeto, o de
uma falta incluida em cada objeto de interesse, de
gosto, de valor, a saber o que nao se pode dizer e que,
neste lugar, causa a anglstia [17].

0 objeto a “nicleo elaboravel do gozo [18]"”: os objetos
também dao existéncia e autoridade ao objeto gozo [19],
que abre um acesso direto ao Lust Ich, ao mais-de-gozar,
abalando a defesa dos semblantes do Outro da linguagem e
do OQutro do corpo, elaborados diante do real. As
criancas de hoje sao as exploradoras deste novo espaco,
destas novas redes, as vezes por sua conta e risco. Ao
fazé-lo, elas nos ensinam que a relacao com seus objetos
é fundamentalmente sintomdtica, sujeita as leis formais
ligadas ao encontro contingente do gozo com a lingua:
substituicao e condensacao, contaminacao e destruicao.
Da consideracao dessas leis e da posicao do sujeito em
relacao a elas, depende nossa acao diante de cada
crianca que encontramos com 0S seus objetos-parceiros.

Traducao: Alessandra Thomaz Rocha
Revisgo: Cristina Drummond

[1].

Cf. PONGE, F. Le Parti pris des choses. Paris: Folio

Gallimard, 1967.

[2].

LACAN. J. Conferéncia em Genebra sobre o sintoma. Texto

estabelecido por J.-A. Miller. Opcdo Lacaniana, Revista



Brasileira Internacional de Psicanalise, Sao Paulo, n. 23, p.
10, dez. 1998.

[31. Cf. LACAN, J. 0 seminario, livro 1l: 0Os escritos técnicos
de Freud. (1953-1954) Texto estabelecido por Jacques-Alain
Miller. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. p. 122-143.

[4]. Cf. FREUD, S. Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade.
(1905) Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade, analise
fragmentdria e uma histeria (“0 caso Dora”) e outros textos.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 2016. p. 85. (Obras
completas, 6)

[5]. Cf. FREUD, S. Além do principio de prazer. (1920) Belo
Horizonte: Auténtica Editora, 2020. p. 69-85.

[6]. LACAN, J. 0 semindrio, livro 1l1l: O0s quatro conceitos
fundamentais da psicandlise. Texto estabelecido por Jacques-
Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. p. 66.

[7]. Cf. FREUD, S. Fetichismo. (1927) Neurose, psicose,
perversao. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2016. p.
315-325. (Obras incompletas de Sigmund Freud, 5)

[8]. LACAN, J. 0 seminario, livro 1l: Os escritos técnicos de
Freud. (1953-1954) Texto estabelecido por Jacques-Alain
Miller. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. p. 95.

[9]. Ibid.

[10] . WINNICOTT, D. W. Objetos transicionais e fenomenos
transicionais. (1971) In: WINNICOTT, D. W. O brincar e a
realidade. Rio de Janeiro: Imago, 1975. p. 19.

[11]. LACAN, J. O seminario, livro 4: A relacdo de objeto.
Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Ed., 1995. p. 34.

[12]. LACAN, J. A direcao do tratamento e os principios do seu
poder. In: Lacan, J. Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Ed., 1998. p. 623.

[13]. LACAN, J. O semindrio, livro 15: 0 ato psicanalitico.
Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro:



Zahar, 2025. p. 75.
[14]. Ibid., p. 131.

[15]. LACAN, J. O semindrio, livro 17: 0 avesso da
psicanalise. Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio
de Janeiro: Zahar, 1992, p. 153.

[16]. Cf. LACAN, J. Alocucao sobre as psicoses da crianca. In:
LACAN, J. Outros escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.,
2003. p. 366.

[17]. Cf. MILLER, J.-A. Introducao a leitura do Semindrio da
Angistia de Jacques Lacan. Op¢ado Lacaniana, Revista Brasileira
Internacional de Psicanalise, Sao Paulo, n. 43, p. 7-81, maio
2005.

[18]. LACAN, J. A terceira. In: LACAN, J.; MilLLER, J.-A. A
terceira e Teoria de lalingua. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar Ed., 2022, p. 35.

[19]. Cf. MILLER, J.-A. L’objet jouissance. La Cause du désir,
Paris, n. 94, nov. 2016.

I'N, T.: 0 termo menus em francés pode significar algo miido,
que tem pouca importancia, pouco volume ou pouca espessura.
Algo pequeno. Mas designa também uma lista ou cardapio. Lacan
denomina com essa expressao objetos ordindrios, pequenos
objetos de consumo corrente que suscitam o gozo e o desejo e
podem ser associados ao objeto a.

21 N.T.: Parti-pris é uma opcédo decidida, um ponto de vista, um
viés escolhido.



