
Comer  –  A  pulsão  oral  nas
crianças
Argumento  para  a  próxima  Jornada  de  estudos  do  Instituto
Psicanalítico da Criança do Campo Freudiano

 Um tema a ser trabalhado, temperado e saboreado nas Redes da
Infância do Campo Freudiano

 

Ligia Gorini

“O que é uma demanda oral?”[1] A demanda de ser alimentado,
desde que é veiculada pela linguagem e dirigida a um outro,
visa a algo além da simples satisfação de uma necessidade. Ela
constitui o primeiro laço entre o bebê humano e o Outro. É na
lacuna entre a necessidade e a demanda que o desejo vem se
alojar.

A  primeira  descoberta  de  Freud  a  respeito  dos  objetos  da
criança relaciona-se à oralidade. Assim, o sugador (ludeln)
“consiste em um contato de sucção com a boca […], que se
repete  ritmicamente,  sendo  a  ingestão  de  alimento  um  fim
excluído”[2]. Trata-se de um artifício criado pela criança
para obter uma satisfação já experimentada, derivada dessa
“união a mais radical”[3] com o Outro materno e a partir de
então rememorada. A língua, os lábios, o dedo, a chupeta, não
são substitutos do seio, mas objetos colocados a serviço de
uma satisfação substitutiva.

Lacan evoca o sonho da pequena Anna Freud, no qual ela alucina
as guloseimas que lhe haviam sido proibidas, para mostrar “que
não há pura e simplesmente presentificação dos objetos de uma
necessidade”[4], mas sim de objetos desejáveis. A menininha
não estava particularmente com fome, mas sonhava com o que
gostaria de comer.

https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/comer-a-pulsao-oral-nas-criancas/
https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/comer-a-pulsao-oral-nas-criancas/


O que dizer de uma criança que não para de comer, como um
Gargântua, aquele pequeno glutão insaciável, alimentado por
milhares de vacas? Como podemos interpretar os prazeres da
boca – amamentar, sugar, mordiscar, saborear – como uma forma
de explorar o mundo, desejá-lo ou tentar rejeitá-lo?

“Não  há  fantasma  de  devoração  […]  que  não  consideremos
implicar […] uma inversão”[5], onde se manifesta o medo de ser
devorado. Lacan insiste na reversibilidade da pulsão: comer,
ser comido e se fazer comer constituem as três fases da pulsão
oral.

Assim, João e Maria[6], atraídos por uma irresistível casa de
doces que eles não hesitam em comer, são capturados por uma
“bruxa comedora de crianças”[7], mas acabam por inverter a
situação, empurrando-a para dentro do forno, onde é devorada
pelas chamas.

No outro extremo está a criança que não come, que para de se
alimentar. Por vezes, a recusa alimentar surge como um limite
para um excesso vindo do Outro, como a única solução para
preservar  seu  próprio  desejo.  A  anorexia  em  jovens
adolescentes testemunha isso. O objeto, neste caso, não é a
comida, mas o nada. Não se trata de dizer que o anoréxico não
coma  nada.  Lacan  enfatiza:  “Na  anorexia  mental,  o  que  a
criança come é o nada”[8].

Em “A teoria do parceiro”[9], Jacques-Alain Miller propõe que
a anorexia deriva da separação, com a rejeição do Outro em
primeiro plano, enquanto a bulimia está do lado da alienação,
com a ligação com o Outro enfatizada.

E o que se pode dizer de uma boca “cosida”, senão que o
silêncio muitas vezes incarna “a instância pura da pulsão
oral, fechando-se sobre sua satisfação”[10]? Qual a relação
entre a fala, a linguagem e a pulsão oral?

A pulsão oral também se manifesta na gulodice do supereu:
voraz, insaciável. Para Lacan, essa gulodice “é estrutural –



não é um efeito da civilização, mas um ‘mal-estar (sintoma) na
civilização’”[11].  O  supereu  não  surge  simplesmente  do
comportamento  do  ambiente  da  criança  ou  de  seus  pais.  É
importante  lembrar  disso  em  uma  época  em  que  falamos  com
frequência de disciplina ou de educação positiva. Considerar o
supereu como estrutural nos permite abordar a questão da culpa
de  forma  diferente  e  mensurar  seus  efeitos,  às  vezes
devastadores,  sobre  a  criança.

Em  um  outro  registro,  como  abordar  hoje  a  dependência  às
drogas, a toxicomania? Ou ainda, com esse consumo voraz de
telas e redes sociais?

O que podemos dizer sobre as possíveis formas de sublimação da
pulsão oral por meio da incorporação do significante, como
sugere Lacan ao usar a expressão “comer o livro”[12], tomada
emprestada do Livro do Apocalipse de São João? Como surge para
a criança o desejo de saber, essa “avidez curiosa”[13] tão
crucial ao seu desenvolvimento individual?

Todas essas são questões presentes na clínica com crianças e
adolescentes, as quais devem ser exploradas sem moderação.

Como nos lembra o monstro Chapalu: “Aquele que come já não
está sozinho”[14].

Nós nos vemos no próximo encontro do Instituto Psicanalítico
da Criança do Campo freudiano, no dia 20 de março de 2027!

 

 

Tradução: Alessandra Thomaz Rocha
Revisão: Tânia Abreu

[1]  LACAN,  J.  O  seminário,  livro  8:  A  transferência.



(1960-1961)  Texto  estabelecido  por  Jacques-Alain  Miller.
Tradução: Dulce Duque Estrada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Ed., 1992. p. 201.

[2] FREUD, S. Três ensaios sobre a teoria da sexualidade. In:
FREUD, S. Edição standard brasileira das obras psicológicas
completas de Sigmund Freud. v. VII. Rio de Janeiro: Imago
Editora, 1972. p. 184.

[3] LACAN, 1960-1961/1992, op. cit., p. 202.

[4]  LACAN,  J.  O  seminário,  livro  11:  Os  quatro  conceitos
fundamentais  da  psicanálise.  (1964)  Texto  estabelecido  por
Jacques-Alain Miller. Tradução: M. D. Magno. 2. ed. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1985. p. 147.

[5] LACAN, J. Le séminaire, livre XII: Problèmes cruciaux pour
la  psychanalyse.  Texte  établi  par  J.-A.  Miller.  Paris:
Seuil/Le Champ freudien, 2025. p. 134.

[6]  Cf.  GRIMM,  J.;  GRIMM,  W.  “João  e  Maria”.  Contos
maravilhosos infantis e domésticos. São Paulo: Editora 34,
2018, pp. 57-62.

[7] BETTELHEIM, B. Psychanalyse des contes de fées. Paris:
Robert Lafont, 1976. p. 253.

[8] LACAN, 1964/1985, op. cit., p. 101.

[9] MILLER, J.-A. A teoria do parceiro. In: MILLER, J.-A. Os
circuitos do desejo na vida e na análise. Rio de Janeiro:
Contra  Capa  Livraria  Ltda,  2000.  p.  177.  Reeditado  em
Pharmakon,  n.  4,  maio  2023.  Disponível  em:
pharmakondigital.com.

[10] LACAN, 1964/1985, op. cit., p. 170.

[11]  LACAN,  J.  Televisão.  (1973)  In:  LACAN,  J.  Outros
escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003. p. 528.

[12] LACAN, J. O seminário, livro 7: A ética da psicanálise.
(1959-1960)  Texto  estabelecido  por  Jacques-Alain  Miller.
Tradução: Antônio Quinet. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.,
1988. p. 385-386.

https://pharmakondigital.com/la-theorie-du-partenaire/?lang=fr


[13] LACAN, J. O triunfo da religião precedido de Discurso aos
católicos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005. p. 45.

[14]  APOLLINAIRE,  G.  O  encantador  apodrecendo.  Paris:
Gallimard, 1992. p. 49. Citado por LACAN, J. O seminário,
livro  3:  As  psicoses.  (1955-1956)  Texto  estabelecido  por
Jacques-Alain Miller. Tradução: Aluisio Menezes. 2. ed. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1985. p. 362.


