
Sobre  a  necessidade  de
ficções[1]

Carolina Koretzky

Gostaria de compartilhar com vocês alguns elementos teóricos
relativos aos sonhos e pesadelos nas crianças – podemos até
nos perguntar se existe ou não uma especificidade do sonho nas
crianças –, e depois, terminar com algumas considerações sobre
a época atual e o lugar dado ao sonho. Abordar o lugar e a
função  dos  sonhos  e  pesadelos  nas  crianças  é  uma  questão
clínica, ética e política, aspectos que se entrecruzam e que
tentarei mostrar sua amarração.

Recordemos algumas considerações gerais sobre o sonho e sobre
o pesadelo. Todos nós lembramos que a tese freudiana relativa
aos  sonhos  é  que  eles  são  a  estrada  real  de  acesso  ao
inconsciente, na medida em que o desejo recalcado figura como
realizado. O sonho, por outro lado, tem a função de preservar
o sono, sendo, portanto, o guardião contra a emergência da
satisfação pulsional que nunca dorme. Isso significa que o
sonho, como formação do inconsciente, é o resultado de um
compromisso entre a realização de um desejo inconsciente e o
desejo de dormir, entre a pulsão e a censura. O sonho é uma
formação de compromisso que pode, assim, realizar o desejo de
dois  sistemas  simultaneamente.  A  fórmula  final  que  Freud
estabelece em A interpretação dos sonhos integra o mecanismo
de censura: “O sonho é a realização (disfarçada) de um desejo
(suprimido, reprimido)”[2] – tal é a tese principal. A essa
definição foi acrescentado, em 1911, o desejo infantil: “O
desejo representado no sonho é necessariamente infantil”[3].
No entanto, que o sonho chegue a um compromisso é, por si só,
um pouco suspeito, pois esperar um acordo entre o desejo e a
censura só pode ser uma ilusão, uma condição quase impossível;
desde que se trata de um material inconsciente já recalcado,
não há submissão total de um sistema para com o outro. A tese

https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/sobre-a-necessidade-de-ficcoes1/
https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/sobre-a-necessidade-de-ficcoes1/
https://ciendigital.com.br/index.php/2026/02/13/sobre-a-necessidade-de-ficcoes1/


da “conciliação” como coincidência de desejos parece bastante
fraca.  O  caminho  do  compromisso  nem  sempre  significa
conciliação.  O  desejo  recalcado  não  está  sob  o  regime  do
desejo  de  dormir;  esses  desejos  não  dormem,  não  desejam
dormir. Nem tudo no sonho é devaneio (songe)… a interrupção do
sono  é  sempre  um  risco,  uma  defesa  que  substitui  uma
desfiguração  impossível  e  um  compromisso  defeituoso.

A força pulsional não se enquadra no regime do desejo de
dormir, de modo que a interrupção do sono ocorre diante do
indomável da pulsão, da angústia como proteção e limite contra
o horror. Sabemos desde Freud que a produção da angústia que
põe  fim  ao  sono  substitui  a  censura,  que  não  opera  uma
deformação  correta  do  desejo.  Para  Freud,  a  angústia  que
interrompe o sono não tem o estatuto de sinal de alarme, mas
de índice do horror da verdade. Lacan segue Freud quando diz
que “um sonho acorda exatamente no momento em que poderia
liberar sua verdade”, mas completa: “de modo que não se acorda
senão para continuar sonhando – para sonhar no real, ou para
ser  mais  preciso,  na  realidade”[4].  Nesse  sentido,  essa
verdade, que em Freud se refere ao recalque, mostra claramente
que o sujeito está apenas se defendendo diante de uma possível
irrupção de um real dentro do sonho. O despertar intervém,
portanto, para que continuemos a sonhar, de olhos abertos.

A partir de 1915, a perspectiva pulsional na conceituação do
sonho estará cada vez mais presente: a exigência pulsional no
sonho  desvela  o  aspecto  de  “defesa”  do  sonhar,  mais
especificamente  da  realização  do  desejo.  Em  Esboço  de
Psicanálise, Freud acentua a função do sonho como uma defesa
contra a pulsão. Ele diz: “O trabalho do sonho tem como função
essencial  substituir  uma  exigência  (pulsional)  por  uma
realização de desejo”[5].

Parece-me fundamental lembrar isto porque o próprio Freud, à
medida que progredia, encontrava obstáculos na tese do sonho
como realização de um desejo: primeiro, a interrupção do sono
pela angústia como fracasso de um compromisso; depois, vêm os



sonhos  traumáticos  que  refletem  um  ultrapassamento  do
princípio do prazer, eles constituem uma exceção à teoria da
realização de desejo. O que então entra em jogo para Freud é
uma nova consideração da relação entre o sonho e a pulsão,
porque a força pulsional é real, o que o leva a redefinir o
sonho  como  uma  “tentativa”  de  realização  do  desejo,  e  é
preciso insistir na palavra tentativa, “o sonho tenta figurar
uma realização de desejo”[6]. Tentativa que pode falhar na
medida em que a pulsão específica da fixação traumática é
ativada.

O  sonho  traumático,  portanto,  não  está  reservado  aos
traumatizados  pela  guerra  ou  por  acidentes  graves.  Essas
formas  graves  de  trauma  abriram  as  portas  para  Freud
reconsiderar o conjunto de sua teoria: compulsão à repetição,
pulsão de morte, além do princípio do prazer, mas para todos.
Freud  dizia  que  a  fixação  inconsciente  de  um  traumatismo
constitui  o  maior  obstáculo  à  função  do  sonho  porque  as
experiências  infantis  têm  um  caráter  traumatizante  e  que
permanece demonstrado por esta falha estrutural e específica
do  trabalho  do  sonho.  Nem  tudo  pode  ser  disfarçado,
desfigurado,  encoberto.  A  substituição  significativa
enquadrada por uma imagem sensorial, dizia Freud, nem sempre
consegue velar a fixação traumática.

Lacan teve uma definição curta e justa a esse respeito durante
o  Seminário  23:  ele  definia  todo  sonho  como  um  “pesadelo
temperado”. Cada sonho é um pesadelo temperado, porque é o
tratamento  de  um  real,  ele  se  constrói  em  torno  de  um
impossível  de  dizer.  Daí  o  caráter  essencial  para
salvaguardarmos este espaço do sonho: ele não é apenas um
semblante, um misto falso de imaginário e simbólico, pelo
contrário! Ele é fundamental para nós porque é neste espaço do
sonho que surgirá um real como acontecimento.

É a nova perspectiva que nos leva a repensar uma nova forma de
articular  o  desejo,  e  o  que  aparece  como  incompatível,  a
saber, o gozo, porque “O sonho torna-se uma nova introdução à



oposição desejo-gozo”[7] porque, deste ponto de vista, ele
diz: “O gozo não é realização do desejo. Ele é o que não pode
ser articulado nos caminhos do desejo”[8]. É precisamente por
isso que o sonho e sua realização de desejo mascaram, como
Freud  já  havia  percebido,  mas  também  é  o  espaço  para  a
emergência de um fora de sentido.

Esta é a orientação de um grande número de casos que ouviremos
durante esta jornada de trabalho. É precisamente isso que
Daniel  Roy  diz  no  seu  argumento  “Sonhos  e  fantasmas  na
criança”[9]: “Há, portanto, dois caminhos para o trabalho do
sonho que se abrem a partir do material significante: o do
desejo, pelo qual a realidade é construída, e aquele que cava
o  buraco  por  onde  toda  realidade  escapa  em  direção  a  um
impossível de representar.”

Às vezes é o buraco sem as ficções, a irrupção brutal. Mas não
devemos  compreender  demasiado  rapidamente.  O  sonho  e  a
realidade material não são sistematicamente distinguidos na
criança. Freud já indicava, no caso do Homem dos Lobos, que,
depois do despertar, as imagens do sonho dos lobos na árvore
eram  tão  vívidas  que  o  paciente  relatou  não  ter  ficado
imediatamente convencido do caráter onírico dessa experiência.
Durante uma supervisão, uma jovem colega me relatou a frase de
um  menino  insone  que  há  meses  reclamava  de  sofrer  de
pesadelos, mas sem conseguir entregar seu conteúdo. Essa jovem
criança insone um dia lhe disse: “Sabe, eu não consigo dormir
porque eu não paro de ter pesadelos”. Ela retruca: “Mas como
você tem pesadelos, já que você não dorme?”. O que ele chamava
de pesadelos eram frases alucinatórias que o invadiam na hora
de dormir.

Outro pequeno exemplo. Recentemente, Philippe, uma criança de
oito anos, foi trazida por seus pais após a separação deles.
Desde  essa  separação  violenta  e  cheia  de  brigas,  os  pais
notaram  um  tique  nervoso  da  criança,  no  pescoço,  e  uma
agitação escolar. Por sua vez, Philippe me explica que não
consegue entender como funciona a guarda compartilhada, que



nunca entende onde dorme, qual semana é com o pai, qual é com
a mãe. Na escola, é verdade, ele leva uma bronca da professora
porque não para de se mexer, mas a culpa não é dele: é que ele
não sabe onde colocar as “tesouras” e nunca encontra o lugar
certo para elas. Mas acima de tudo ele está angustiado, sua
mãe tem uma raiva imensa de seu pai, que ele ama muito, uma
identificação viril que lhe é fundamental. Não, ele não tem
ideia do motivo da separação dos pais, ele não sabe de nada.
Mas a raiva da mãe é permanente; ela fala muito mal do pai. A
mãe me confessa durante uma entrevista que, na verdade, ela
falava demais com o filho, falava mal do pai, mas que, apesar
disso, ela não contou tudo para ele! Ela me contou: as grandes
brigas antes da separação diziam respeito à descoberta de uma
“adição” do pai de Philippe à pornografia. Ela havia fuçado
muito nas coisas dele e obrigou este último a confessar. Para
ela, foi uma enganação que não merecia nenhuma indulgência.
Após  vários  meses  de  consultas,  de  repente,  Philippe  me
confessa que tinha pesadelos repetitivos, sempre o mesmo. Ele
está dentro de um videogame de que gosta muito. Ele adora esse
jogo,  já  falou  tantas  vezes  sobre  isso  comigo  –  é  um
verdadeiro objeto de desejo. Mas em seu sonho, ele caminha
dentro desse jogo. De repente, encontra um dos personagens, um
gatinho,  mas  no  sonho  o  gato  é  diferente:  ele  tem  olhos
vermelhos, de um vermelho brilhante. Ele é assustador. Ele
acorda sobressaltado. O objeto de gozo se manifesta na forma
da efração; a pregnância do objeto de gozo do pai e o olhar
intrusivo da mãe fazem irrupção no seio das ficções. Este
exemplo mostra os dois caminhos do sonho que às vezes podem se
encontrar em oposição: o do desejo e o do gozo.

É no espaço dos sonhos que a criança evoca aquilo que ela não
consegue representar ou se representar por si mesma, o enigma
por vezes indecifrável que ela é para o desejo do Outro. Não
esqueçamos que na Idade Média os íncubos e os súcubos eram
seres diabólicos que visitavam aquele que dormia e oprimiam
seu peito. Lacan refere-se a isso em seu Seminário 10, A
angústia,  para  recordar  o  caráter  gozoso,  mas  sobretudo



enigmático, desses seres místicos.

Freud  notou  em  sua  prática  a  importância  que  os  contos
populares tinham na produção onírica. Podemos ainda evocar o
sonho do Homem dos Lobos em que uma parte significativa do
conteúdo é sobredeterminada por “Chapeuzinho Vermelho” e pelo
conto “O lobo e os sete cabritinhos”. Num grande número de
casos,  Freud  observa  como  a  “lembrança  de  suas  histórias
favoritas tomou o lugar das próprias recordações da infância;
eles converteram as histórias em lembranças encobridoras”[10].
Porém, para Freud, elas têm o mesmo estatuto: “sem qualquer
preocupação  com  a  precisão  histórica”[11],  ele  afirma.  As
histórias e os contos folclóricos são uma fachada, mas tela ou
fachada nunca são falsos. Pelo contrário, para Freud, o valor
fundamental  dessas  formas  épicas  é  que  sempre  deixam
transparecer o que elas velam, permitem-nos aproximar-nos de
uma verdade indizível.

Há alguns meses, durante uma conversa clínica em Barcelona com
colegas da ELP, uma colega que trabalha com equipes escolares
em creches (crianças entre 3 e 5 anos) contou-nos que os
funcionários das escolas para crianças muito pequenas recebem
documentos oficiais pedindo-lhes que fiquem muito atentos a
quaisquer  palavras  ou  escritos  que  possam  causar  danos
psicológicos às crianças. Por exemplo, é necessário suprimir
todos os livros que apresentem estereótipos sexistas, como
mulheres  com  vestidos;  ou  ainda  passagens  chocantes  ou
violentas, como lobos que comem avós. Esse documento oficial
do governo dava instruções concretas e precisas sobre como
falar com as crianças, quais músicas podem ser cantadas e como
mudar os personagens de determinados contos. Por fim, ser
sensível para não perpetuar e reproduzir estereótipos raciais
e de gênero parece-me fundamental. Mas tentar eliminar da
literatura qualquer coisa que possa ofender as sensibilidades
parece-me questionável. Há uma redução da função da literatura
a  um  espaço  onde  se  formam  comportamentos  e  valores,  uma
redução catastrófica. A literatura é muito mais do que isso. A



literatura não tem apenas a função de nos ensinar a conviver,
ela não tem apenas uma função educativa e moralizadora. A
literatura, como observou Freud, alimenta nossos sonhos; ela
é, como todas as ficções, uma ferramenta de sintomatização, um
lugar onde o sujeito pode encontrar significantes e imagens
para tratar um real. Os discursos atuais sustentam o bem-estar
emocional, buscam higienizar tudo e proteger as crianças de
personagens maldosos e violentos com a vã ilusão de que isso
poderá erradicar a pulsão de morte que habita cada um de nós.
Pelo contrário, por causa desse normativismo, as crianças não
terão mais onde encontrar as ficções que poderiam tratar os
gozos que agitam seus corpos… Mas o diabo que é jogado porta
afora  acaba  entrando  pela  janela,  como  vemos  num  aumento
espetacular da violência escolar na nossa época. Daniel Roy
lembrou-nos: é preciso “forjar as ferramentas para nos opor ao
despejo das crianças do mundo dos semblantes” – aqui a clínica
se une à política e à ética, e mostra a necessidade urgente,
hoje, de defender o espaço do sonho. Defender o sonho como um
espaço de interpretação, de narração, de ficção, mas que se
faz eco do intratável que ela trata, onde as palavras se tecem
em torno de um impossível.

Acho que precisamos permanecer vigilantes. Alguns discursos
hoje em dia não gostam que façamos os sonhos falarem. Esses
discursos reduzem o sonho a não ser nada mais do que uma
simples experiência de consciência modificada ou de descarga
cerebral. O discurso capitalista não gosta de sonhos, ele
prefere o sono: vamos dormir bem! Vamos descarregar esses
sonhos, esse lixo, para sermos bem eficazes no dia seguinte!
Na lógica da produção/consumo, o sonho não tem seu lugar.
Vocês  sabem  que  [Ailton]  Krenak  nos  convida  a  voltar  aos
sonhos. O sonho é um ato de resistência política. No espaço do
sonho são criados novos sentidos que tratam o real, é um lugar
de invenção e de poesia. Revalorizar os sonhos significa ir
contra, como diz Krenak, o desencantamento do mundo, um mundo
que desvaloriza os espaços de interpretação. Voltar ao sonho é
resistir e lutar para manter a margem de interpretação; sem



essas margens e esses espaços de interpretação, corremos o
risco  de  ir  em  direção  ao  pior.  O  sonho  é  uma  produção
subjetiva  que  nos  surpreende,  que  nos  interroga,  que  nos
angustia, que nos divide e que não nos permite acreditar que
somos idênticos a nós mesmos. Manter o espaço dos sonhos é
proteger o espaço do desejo e do gozo para continuarmos a nos
tornar um mistério para nós mesmos.

 

Tradução: Cristina Drummond
Revisão: Alessandra Thomaz Rocha

[1] Apresentação realizada no VIII Encontro dos Núcleos da
NRCereda Brasil e X Conversação Cien Brasil, em 7 de novembro
de 2024.

[2] FREUD, S. A interpretação dos sonhos. [1900] Tradução:
Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.
p. 182. (Obras completas, 4)

[3] Ibid., p. 556.

[4] LACAN, J. O seminário, livro 17: O avesso da psicanálise.
(1969-1970)  Texto  estabelecido  por  Jacques-Alain  Miller.
Tradução: Ari Roitman. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1992.
p. 54.

[5] FREUD, S. Esboço de psicanálise. In: FREUD, S. Edição
standard  brasileira  das  obras  psicológicas  completas  de
Sigmund Freud. v. XXIII. Rio de Janeiro: Imago, 1975. p. 196.

[6] FREUD, S. Revisão da teoria dos sonhos. Conferência 29.
In:  FREUD,  S.  Edição  standard  brasileira  das  obras
psicológicas  completas  de  Sigmund  Freud.  v.  XXII.  Rio  de
Janeiro: Imago, 1975. p. 43.

[7] Le rêve. Son interprétation et son usage dans la cure
lacanienne. XIIème Congrès Association Mondiale de Psychanalyse
–  14  a  18  dec.  2020.  Disponível  em:  



https://congresoamp2020.com/fr/articulos.php?sec=el-tema&amp;s
ub=textos-deorientacion&amp;file=el-tema/textos-de-
orientacion/19-09-11_el-despertar-del-sueno-o-el-esp-de-un-
sue.html

[8] Ibid.

[9] ROY, Daniel. Rêves et fantasmes chez l’enfant. Institut
Psychanalytique  de  l’Enfant  du  Champ  Freudien.  2025.
Disponível  em  francês:
https://institut-enfant.fr/orientation/presentation-du-theme/r
eves-et-fantasmes-chez-lenfant/.  Em  português:
https://www.revistarayuela.com/pt/010/template.php?file=notas/
suenos-y-fantasmas-en-el-nino.html

[10] FREUD, S. A ocorrência em sonhos de material oriundo de
contos  de  fadas.  (1913)  In:  FREUD,  S.  Observações
psicanalíticas  sobre  um  caso  de  paranoia  relatado  em
autobiografia: (“O caso Schreber”): artigos sobre técnica e
outros textos (1911-1913). Tradução: Paulo César de Souza. São
Paulo: Companhia das Letras, 2010. p. 222. (Obras Completas,
10)

[11] FREUD, S. Lembranças encobridoras. (1899) In: FREUD, S.
Edição standard brasileira das obras psicológicas completas de
Sigmund Freud. v. III. Rio de Janeiro: Imago, 1975. p. 190.

https://congresoamp2020.com/fr/articulos.php?sec=el-tema&amp;sub=textos-de
https://congresoamp2020.com/fr/articulos.php?sec=el-tema&amp;sub=textos-de
https://institut-enfant.fr/orientation/presentation-du-theme/reves-et-fantasmes-chez-lenfant/
https://institut-enfant.fr/orientation/presentation-du-theme/reves-et-fantasmes-chez-lenfant/
https://www.revistarayuela.com/pt/010/template.php?file=notas/suenos-y-fantasmas-en-el-nino.html
https://www.revistarayuela.com/pt/010/template.php?file=notas/suenos-y-fantasmas-en-el-nino.html

